Revue-IRS

Revue Internationale de la Recherche Scientifique
(Revue-IRYS)
ISSN: 2958-8413
Vol. 3, No. 6, Décembre 2025

This is an open access article under the CC BY-NC-ND license.

[@lolsle]

LES ROIS DE BULUNGU CHEZ LES KANYOK (1975-1990) : HISTOIRE D’UNE CRISE DE
LEGITIMITE COUTUMIERE

LUBEMBE BISONG Antoine!
LUBEMBE BISONG Jean-Paul?

Université de KISANGANI

Résumé

L’histoire des rois de Bulungu chez le peuple Kanyok, entre 1975 et 1990, illustre une dynamique complexe de
légitimité coutumiére en crise. Cet article explore les enjeux politiques, sociaux et culturels qui ont marqué cette
période tumultueuse, caractérisée par des défis a 1’autorité traditionnelle et des transformations sociopolitiques.
A travers I’analyse des relations entre les chefs coutumiers et leurs communautés, nous mettons en lumiére les
facteurs qui ont contribué a cette crise de 1égitimité, comme I’impact des politiques de I’Etat, les changements
économiques et les revendications liées a 1’identité. En retracant cet épisode de 1’histoire des Kanyok, nous
cherchons a mieux comprendre les mécanismes de la 1€gitimité traditionnelle et leur pertinence dans le contexte
contemporain.

Mots-clés : rois, Bulungu, Kanyok, histoire, 1égitimité coutumiére, etc.

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.18161870

Introduction

L’histoire des traditions africaines a connu de profondes mutations avec la colonisation. Comme le souligne KOLA
Etienne, par le truchement du fait colonial, les schémes de la modernité occidentale ont progressivement imprégné
le mode de pensée et d’étre des Africains. Dans cette dynamique, Jan Vansina (1976, p. 54) rappelle qu’en Afrique
centrale, I’histoire des institutions coutumiéres révéle une tension constante entre la permanence des traditions et
les mutations imposées par les contextes politiques modernes. Cette tension n’a pas épargné les Kanyok, peuple
bantou établi dans la province de Lomami en République Démocratique du Congo, plus précisément dans le
territoire de Luilu et la ville de Mwene-Ditu. Leur royauté repose sur une 1égitimité ancestrale fondée sur des rites
sacrés et sur la succession aprés le déceés du régnant, ce qui confére au pouvoir coutumier une dimension a la fois
spirituelle et sociale.

Or, entre 1975 et 1990, cette logique coutumiére fut profondément remise en cause. Kalend Ntambw et Sabw
Mukaak, respectivement désignés a la té€te des chefferies de Mulundu et de Katshisung, furent installés en
succession de rois encore en vie et sans avoir accompli les rites de lavement et d’investiture, en contradiction avec

! Diplomé d’Etudes Approfondies en Didactique de Disciplines, Filiére Histoire, 1.S.P./Mwene-Ditu.
2 Chef de Travaux, ISTM de Kalenda

http://www.revue-irs.com 7398


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413
|

les régles ancestrales. Comme si cette rupture ne suffisait pas, ils s’établirent en dehors de leurs cours royales,
délocalisant ainsi le pouvoir coutumier et accentuant la crise de 1égitimité. Partant de ce constat, notre étude vise
a analyser comment 1’imposition d’un pouvoir délocalisé et dérogatoire aux traditions a fragilisé 1’autorité
coutumiére kanyok, révélant les tensions entre tradition et modernité politique dans la République du Zaire sous
le régime du président Mobutu.

Afin de répondre a cette problématique, notre réflexion s’articulera autour de trois axes :

- d’abord, le cadre conceptuel du bulungu, afin de cerner la signification de cette royauté hors du
commun ;

- ensuite, la royauté chez les Kanyok, ses fondements coutumiers et ses rites d’intronisation ;

- enfin, Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak (1975-1990) : deux « rois de bulungu », figures
emblématiques d’une crise de légitimité coutumiére.

1. Cadre conceptuel du bulungu

Le terme « bulungu » dénote I’attitude de tyrannie, d’actes arbitraires et hautains qu’un individu commet dans sa
communauté. Chez les Songye, 1’on dit : « Bulungu bwa ku Kabinda e bukomo », c’est-a-dire que 1’Etat,
symboliquement représenté par le centre de Kabinda, arréte comme bon lui semble, par le biais, bien sir, de son
‘bras militaire’. (CEYSSENS, R., 1998, p145). Les Baluba du Kasayi parlent de « kwendela bukalenge », ce qui
signifie : briguer une chefferiec (DECLERCQ (1960, p73). Chez les Kanyok, par contre, I’idée de « bulungu »
exprime une fascination vers le progrés, vers le modernisme ; les maniéres de citadins plus ou moins aliénés,
montées de tant de nouveautés ; aussi les maniéres de brutalité et d’imposition, de non-conformisme.

MUKASH K. (2012, p56) donne le sens de « bulungu » au « fait d’étre civilisé, évolué, étre habile a la guerre ».
Le méme terme peut également signifier autrement. Il est attribué aux gens qui se lancent dans une nouvelle mode,
une nouvelle maniére de se comporter ou de s habiller ; qui se considérent émancipés par rapport aux villageois
ancrés dans les coutumes. On est donc ici en présence « des gens qui ont adopté une maniere commune de vivre,
et une maniere pretendument raffinée » (KANYINDA, 1974 : pp62-63). En fait d’histoire, des jeunes gens
autochtones quittaient les villages, préférant s’éloigner du milieu traditionnel pour rester dans le sillage du
colonisateur et y exercer diverses tiches a son compte. Pour les autochtones, ces jeunes qui suivaient le
colonisateur et imitaient ses pratiques étaient considérés comme « faisant le bulungu », c’est-a-dire qu’ils
s’¢loignaient volontairement des coutumes pour entrer dans un modéle de modernité étrangére. A ce propos,
CEYSSENS, R., (1998, p.147) précise : « Ce profil convient de méme a l’étranger-conquérant...- et, notamment,
au Blanc colonisateur, qui impose a l'Afrique sa pax, ainsi qu’aux entremetteurs de tout genre vivant dans son
sillage ».

Il convient de reconnaitre que le terme bulungu recouvre plusieurs significations dans la société kanyok. Toutefois,
une idée centrale les unit : celle de dépasser le conformisme traditionnel et de remettre en cause les us et coutumes.
CEYSSENS R. (1998, p. 176) le souligne en distinguant deux degrés de bulungu/bukalanga, deux maniéres de «
faire table rase » : « In fine, nous relevons deux degrés de bulungu/bukalanga, deux manieres de faire table rase :
a) tout roi nouveau s’annonce réformateur, proclame tout haut vouloir a zéro, tout en s’inscrivant dans une
tradition séculaire de respect des institutions (cf. la ‘succession positionnelle’) ; b) quelques rois hors du commun
ont leur maniere de balayer les us et coutumes, délibérément et au-dela du take-off cérémoniel ». Kalend-Ntambw
et Sabw-Mukaak sont pergus, dans la mémoire collective des Kanyok, comme des souverains ayant exercé un
pouvoir qualifié de bulungu ou de bukalanga® ». Leur régne se distingue par le fait qu’ils ont gouverné en dehors
du cadre coutumier, loin de ’ombre des collines sacrées de Mulundu et de Kaatshisung, lieux traditionnellement
associés a la légitimité royale. Mais que signifie le fait d’étre loin de I’ombre de ces deux collines ?

3 Le terme « bukalanga » signifie « une domination par la force, par le droit de conquéte, par I’application du
droit du plus fort » (VAN AVERMAET, 1954, p222).

http://www.revue-irs.com 399



Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413
|

Les deux capitales Kanyok sont établies chacune aux pieds d’une colline sacrée et portent les noms de ces
derniéres : Kaatshisung sur la rive droite de la Luilu, Mulundu sur I’autre rive. Il s’agit d’une méme colline séparée
par cette riviére. La tradition orale fait savoir que c’est aux pieds de ces collines que reposent les ancétres
fondateurs du pouvoir Kanyok. C’est 1a qu’est « lavé » tout nouveau souverain dans 1’étang sacré lors de son
investiture. Personne n’a donc le droit de transférer ces deux capitales vers un autre lieu. Exercer le pouvoir loin
de ces lieux sacrés, c’est s’¢loigner de ’ombre des ancétres donateurs du pouvoir qui reposent aux pieds de ces
deux collines, selon la tradition. Déroger a cette régle revient a fragiliser la 1égitimité du souverain, car chaque roi
exerce son autorité sous le regard des ménes. C’est pourquoi une place leur est toujours aménagée dans 1’enclos
royal, afin de marquer la continuité entre le pouvoir des vivants et celui des ancétres. Quels sont les fondements et
les rites d’intronisation de la royauté Kanyok ? La réponse a cette question va permettre de mieux comprendre la
quintessence de notre étude.

2. La royauté chez les Kanyok, ses fondements coutumiers et ses rites d’intronisation

La royauté Kanyok s’appuie sur des bases religieuses et symboliques étroitement liées au culte des ancétres et aux
collines sacrées de Mulundu et de Kaatshisung. L’accession au trone est marquée par un ensemble de rituels, parmi
lesquels le lavement dans 1’étang sacré, des cérémonies de purification et I’installation du souverain en présence
des méanes. Ces pratiques conférent au nouveau roi la 1égitimité coutumiére indispensable a I’exercice de son
autorité.

En fait d’histoire, le pouvoir traditionnel chez les Kanyok est li¢ a la tradition. En effet, cette derniére renvoie a ce
qui est attaché aux habitudes avec tout ce qu’il peut y avoir comme influence du temps et de I’espace. Elle sous-
entend donc la transmission des coutumes, qui se réalise de génération en génération. Dans ce cadre, I’autorité
traditionnelle est sacrée et personne ne peut 1’altérer. Son détenteur est considéré par le peuple qu’il gouverne
comme le représentant des ancétres. Son pouvoir est, en d’autres termes, fondé sur un systéme dont les régles qui
existent, trouvent leurs valeurs dans 1’attachement aux coutumes ancestrales qui considérent, pour le cas des
Kanyok, que la succession au pouvoir est conditionnée par le décés du régnant. Les pratiques du pouvoir
traditionnel sont, au cours des ages, observées par le peuple auquel elles s’appliquent. En effet, le fondement du
pouvoir coutumier, tel que trouvé par les colonisateurs au Congo a la fin du 19°™ si¢cle, demeure la tradition du
fait que son acquisition se fait en se référant a la coutume. Agir autrement est taxé d’usurpation de pouvoir.

Le royaume, aujourd’hui appelé chefferie, c’est le pivot de toute la structure politique, administrative et judiciaire
des Kanyok (KALENDA S. & alii, 2023, p427). Symbole de I’unité du royaume et gardien de 1’ordre établi par
les ancétres, le roi est choisi par le conseil des notables parmi les lignées reconnues traditionnellement comme
ayants droit au pouvoir royal. Le choix et I’investiture du nouveau roi ne peut avoir lieu qu’en cas de décés du
régnant. Autrement dit, le roi détient un pouvoir a vie (SHABANI 1., Sd, p13), CEYSSENS R., 2003, p152).
Considéré comme 1’émanation de la volonté des ancétres dont il est leur lieutenant parmi les vivants, il ne peut
donc étre détroné tant qu’il est encore en vie. « Tshiyong mutal, uw wahakilomw bwang ? »*, rétorquent les anciens
de la cour afin de légitimer le pouvoir a vie du régnant. « I/ ne sied pas, en effet, d’insérer un fétiche dans une
enveloppe encore occupée : comprenons que [’escargot désigne le pere, la coquille étant le pouvoir »
(CEYSSENS, R., 2003, p152).

Pour devenir roi des Kanyok, le candidat choisi par le collége des électeurs s’installe d’abord dans une cour de
fortune ou il est soumis au régime alimentaire particulier : il ne mange que du manioc cru, de la viande rotie et ne
boit que du vin de palme (WEEMERSCH, P., 1983, p249 ; CEYSSENS, R. 2003, p162). Une fois son élection
confirmée par le college des électeurs, il se fait construire un nouvel enclos, a I’intérieur duquel il se fait ériger la
hutte dédiée aux méanes. Il recoit les insignes de la royauté et prend en héritage les veuves du prédécesseur. Ensuite,
il passera 8 jours de réclusion. Pendant cette période, il porte un tissu en raphia et se promene a I’intérieur de
I’enclos avec une ceinture attachée aux hanches. Les laveurs lui font subir le traitement propre a un esclave. Enfin,

4 Ceci signifie : I'escargot encore en vie, tu y mets le fétiche ?

http://www.revue-irs.com 7400



Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413
|

il subit des ablutions en guise de purification, le faisant passer du statut d’esclave a celui de guerrier®. En effet, le
candidat roi est soumis a des taches assez ingrates afin de vérifier dans quelle mesure il veillera a la sauvegarde de
son peuple (WYMEERSCH, P., 1983, p250). C’est seulement apres ces épreuves que le nouveau roi est conduit a
la mare sacrée pour le rite de lavement.

Les notables attitrés pour ce genre de rite ’habillent d’un pagne blanc et le conduisent vers ladite mare. « Au bord
de la mare, le Mwin Kabij jette dans [’eau une perle blanche et invite le Muloh a aller la chercher. Lorsqu’il la
retrouve, il passe aux yeux de tous comme le véritable élu » (WYMEERSCH, P., 1983, p250 ; CEYSSENS, R.,
2003, p168). C’est au retour du bain que le nouveau roi subit une derniére purification dans sa hutte avec de I’eau
puisée dans la mare sacrée et contenue dans une double cloche. Aprés cette étape, il est conduit sur la place dédiée
aux ancétres a I’intérieur de son enclos royal ou il est couronné publiquement®. C’est 1a qu’il y clame son nom de
pouvoir et sa devise. Ce n’est qu’a ce moment que « le successeur regoit les insignes régaliens ; le fusil du roi
défunt, son coutelas, des ivoires, les esclaves et les veuves (...), éventuellement le gros bétail (les bovidés)... »
(CEYSSENS, R., 2003, p144).

A cela s’ajoutent d’autres insignes du pouvoir tels que: le tambour sacré, la double cloche, la peau de 1éopard. Ces
insignes sont conservés dans son enclos. En public, le roi porte le bracelet au bras gauche, un pagne bordé de perles
et d’amulettes, des anneaux aux chevilles, et un couvre-chef. En effet, le couvre-chef est « une coiffure (...)
fabriquée de perles de différentes couleurs et attachées a une armature en roseaux. Le sommet est garni avec une
touffe de plumes rouges de la queue du perroquet. Les perles sont disposées de maniere a obtenir des motifs
géométriques : losanges, triangles et cercles (...) » (WYMEESCH, P., 1983, p239). Il tient a la main droite une
sorte d’éventail fabriqué a partir de la queue animale. Et lors des apparats, il tient & sa main gauche une longue
canne. Aprés quelques semaines, le nouveau roi organise une grande féte de distribution de la nourriture a la
population’.

Traditionnellement, le roi Kanyok vit dans I’enclos tracé par le technicien-traceur, Mwady-Kafund. C’est ce dernier
qui s’occupe de I’étendue et de 1’orientation de I’enclos royal. « Plus urbaniste qu’architecte, le Mwady-kafund,
comme son nom l’indique, ne s occupe guere d’entités verticales telles que les maisons, mais il organise [’horizon,
en d’autres termes, il trace exclusivement des lignes horizontales » (VANSINA, 1976 : 54). L’enclos est orienté
vers le levant du soleil et de la lune, c¢’est-a-dire d’ou proviennent leurs origines a I’est... ou I’enclos royal comme
imago mundi (WALLIS, 1973 : 224). L’enclos royal occupe généralement 1’espace large.

SEGAERT (1919, p165), a la suite de sa visite dans la cour du Roi Muamb Kayeey I en 1917, a laissé ce
commentaire : « Son lupangu s’éléve au centre du village entiérement cloturé d’épaisses haies de bambous
doublées de nattes impénétrables. L’ immense quadrilatére de plus de cent métres de coté ainsi formé est divisé en
une infinité de cours intérieures communiquant entre elles, au milieu desquelles, comme les pions dans les carrés
d’un damier, s’élévent les cases des femmes du chef ».

Généralement, I’enclos royal est subdivisé en quatre compartiments de bas en haut (CEYSSENS, R., (2003 : pp79-
83) : la partie la plus strictement privée se trouve en aval et comprend la cuisine personnelle du roi, le réfectoire
du roi, I’installation sanitaire ; le quartier ou le se repose, et sont conservés les insignes du pouvoir ; le troisiéme
quartier est aménagé pour les audiences du roi, ou il regoit et tranche les affaires ; et le quatriéme est tout a fait en
amont et constitue I’acceés au public a la résidence royale, c’est en ce lieu qu’est aménagé la place dédiée aux
manes des ancétres. Des rangées des épouses longent de part et d’autre la résidence royale, ainsi que les guerriers
selon les troupes des guerriers. Disons, enfin, qu’anciennement, la résidence était adossée au quartier des esclaves,
situé derricre celle-ci.

STraditionnellement, le roi chez les Kanyok est le chef de guerre.

6 ou sera creusée sa tombe lors de son décés.
7 C’est le « kwab bukaleng », ce qui veut dire : partager le pouvoir avec le peuple.

http://www.revue-irs.com 7401



Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413
|

C’est a I’intérieur de son enclos que le roi passera tout le temps de son régne, d’ou il ne pourra plus sortir durant
ses vieux jours. Il se recroqueville et n’y sortira plus car « le champignon pourrit la ot il sort »®. C’est dans son
enclos que le roi doit finir sa vie. En effet, le roi débute son régne sur la place dédiée aux manes dans son enclos,
et ¢’est au méme endroit, a I’intérieur du méme enclos, qu’il est enterré. Le déplacement du cadavre du roi vers la
place des manes ou est creusée sa tombe passe par un rite spécial tel que décrit BURTON, W. (1939, p249) : « Un
cadavre ne doit jamais quitter la hutte par la porte, mais une ouverture spéciale doit étre ménagée dans le fond,
par ou le mort est transporté au dehors ».

Petit a petit, la cité royale s’¢largit et devient inondée des épouses, tant primaires que secondaires, héritées ou non,
d’avant ou d’apres I’intronisation, princesse ou non, avec ou sans titre (CEYSSENS, R., 2003, p277). Illustrons
cela par cet exemple : « A Kaatshisung, Kabw-Mukanz avait entre 300 et 400 épouses ; son successeur Mulaaj-
Kadiobw II en avait 160. A Mulund, Tshiband-aa-Suul en avait 180. Son successeur Tshiam-Ntambw en avait de
600 a 800 (...) » (CEYSSENS, R., 2003, p278).

Lors de nos recherches avec Rik CEYSSENS, en 1978, dans les cours de Kabamb Kabuluk et Muamba Kayeey”,
nous avons constaté que les plans de ces cours présentaient quelques signes de conformité avec ce qui y restait
encore de la tradition : les plans des deux cours subdivisés en quartiers et conformes a la coutume, 1’accoutrement
royal, la présence de quelques veuves des prédécesseurs. Actuellement, bien que conservant encore la coutume
qui légifére la succession d’un nouveau roi, il y a lieu de constater qu’avec I’influence de la modernité, les deux
cours royales Kanyok ont perdu I’ambiance ancienne qui les caractérisaient : « Cours sans lustre, dépouillées de
toute exubérance, avec un ‘art de la cour’ en perte de vitesse, ou les talents plastiques, musicaux, littéraires ne
pouvaient plus guere s’épanouir, ni assurément éclore. Cours passablement dépeuplées aussi : peu de notables,
peu de concubines balungaat et absence totale de ‘jeunesses’ balung » (CEYSSENS, R., 2003, p357). Au point
suivant, nous examinerons les raisons pour lesquelles Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak sont pergus par les
Kanyok comme des souverains ayant exercé le pouvoir de bulungu.

3. Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak (1975-1989) : deux « rois de bulungu », figures emblématiques
d’une crise de légitimité coutumiére.

Qu’est-ce qui a valu a Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak la renommée de « rois de bulungu » chez les Kanyok ?
« Leur modernisme, sans doute, [’exploit aussi d’en avoir fini ‘proprement’ avec les vieilleries et les idées
rebattues (...) | Eux, plus que d’autres, avaient fait table rase du passé, du prédécesseur, sauvegardant a peine la
‘position’ successorale » (CEYSSENS, R., 1998 : pl51). Le 3 mars 1975, le Commissaire d’Etat a
I’ Administration du Territoire'? signe le message n® 254/00/424/75 ordonnant le remplacement sur I’ensemble du
pays des chefs de collectivité-chefferies jugés trop agés et illettrés, par des jeunes intellectuels appartenant aux
familles régnantes et répondant aux exigences coutumiéres pour succéder au trone.

Dérogeant a la coutume, et en vue d’exécuter 1’ordre donné par 1’Etat, les notables chargés de choisir un nouveau
roi chez les Kanyok siégérent, le 3 mai 1975 a Kaatshisung, et le 9 du méme mois @ Mulundu. Sabw-Mukaak et
Kalend-Ntambw furent choisis pour remplacer respectivement : Mwamb-Kayey a Kaatshisung et Kabamb-
Kabuluk a Mulundu, tous encore vivants. Ce choix fut entériné par la signature des arrétés n°10 et 11 du 22 janvier
1976 du Commissaire d’Etat a I’ Administration du Territoire. Le pouvoir royal chez les Kanyok étant a vie, des
vagues des contestations s’en suivirent, stipulant que la procédure de remplacement des chefs encore vivants était
illégitime et contraire a la coutume. « L escargot en vie, tu y mets le fétiche » ? Voila I’expression sentencieuse en
vogue dans les deux cours royales pour dire qu’on ne succéde pas au roi tant qu’il est vivant'!. Voila toute I’affaire !

8 Le roi dans ses vieux jours ne sortira plus de son enclos. A I'instar du champignon qui pourrit 13 ou il sort, le
souverain mourra également dans son enclos, au lieu de I’'enclos ou il a regu les insignes royaux.

9 devenus « émérites » depuis 1975 et encore vivants.

10 Actuellement appelé : Ministre de I'Intérieur, Affaires coutumiéres et sécurité.

1 ci I'illégitimité de Kalend-Ntambw et de Sabw-Mukak n’est donc pas a voir s’ils appartenaient aux dynasties
ayant droit au pouvoir. lls I’étaient effectivement : Sabwe étant de biin ..., et Kalend de biin-Mulaj.

http://www.revue-irs.com 7402



Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413
|

Kalend-Ntambw a été « installé officiellement roi des Kanyok de Mulundu le 04 avril 1976, sans étre lavé
d’ailleurs par les propriétaires de la terre » (CEYSSENS, 2003 : 153).

Comme rapporté plus haut, tout candidat choisi par le conseil des électeurs doit subir le rite d’intronisation tel que
prescrit par la coutume pour que son pouvoir soit 1égitime. Kalend et Sabw n’étaient pas « lavés » aux pieds des
collines de Mulundu et de Kaatshisung conformément au cérémonial d’investiture des rois Kanyok tel que décrit
ci-haut. C’est ainsi que CEYSSENS R. (2003, p153) écrit a ce sujet: « Son prédécesseur Etienne Kabamb n’a
rendu l'ame qu’en 1986 (...). Or, Kalend-Ntambw a été nommé chef le 10 mai 1975 par le ministre national aux
Affaires politiques et installé officiellement le 4 avril 1976, sans étre ‘lavé’ d’ailleurs par les propriétaires de la
terre ».

Kalenda aurait dii étre intronis¢ immédiatement lors du déces de Kabamba Kabuluk en 1986. La convocation du
collége électeur n’a pas été rendu possible a la suite des troubles généralisés dans la chefferie suite aux actes
d’extorsion et de brimades que subissait la population sous son régne. Véritables « rois de bulungu », ils se sont
installés dans les centres extra-coutumiers, Kalend-Ntambw a Mwene-Ditu et Sabw-Mukaak a Luputa. Ils ne se
sont pas construit leurs cours royales a I’instar de chaque souverain Kanyok aprés son investiture selon les régles
de la coutume. Leurs résidences n’avaient en rien de commun avec la tradition. C’est dans cette optique que
CEYSSENS R. (2003, p357) écrit en ces termes : « En effet, les successeurs de Kabamb et de Mwamb, Kalend et
Sabw, se sont rués vers Mwene-Diitu et Lupuuta, centres urbains ferroviaires sur lesquels ils n’exer¢aient pourtant
qu 'une emprise toute relative (...). Une cour digne de ce nom, une cour-ceinture visant le bouclage progressif de
["occupant, était le moindre de leurs soucis ! ».

Tout souverain Kanyok a sa cuisine propre dans 1’enceinte de 1’enclos royal. C’est le lieu ou le roi s’isole pour y
prendre ses repas en présence des manes. Les femmes chargées de cuisiner ses repas le font en silence. Quand le
travail est fini, elles rompent le silence en claquant les doigts. C’est de cette facon qu’elles invitent le roi a prendre
le repas, la porte fermée et en silence. Seules les épouses préférées du roi sont chargées de sa cuisine. Elles mettent
une tenue recommandée pour cette activité comme le confirme CEYSSENS (2003, p301) dans ces écrits : « Pour
faire la cuisine, les habits ordinaires ne conviennent pas, puisqu’on les croit imprégnés de sang menstruel ; les
cuisinieres portent a cette occasion trois peaux animales ». Cette pratique est propre a tout souverain Kanyok.
L’on constate cependant que Kalend et Sabw n’ont pas vécu dans ’enclos royal, plutét dans des résidences
modernes dépourvues du mbal'?. Ils étaient, pour ainsi dire, considérés comme des souverains qui mangeaient a
plusieurs rateliers.

En effet, chaque cour du roi est abandonnée a sa mort. Elle se transformera d’année en année en forét'>. Les
anciennes cours royales, devenues des agro-foréts sont éparpillées sur les deux rives de la Luilu, aux pieds des
deux collines sacrées. Presque toutes les tombes des rois Kanyok se trouvent en ces lieux. Qu’en est-il alors du rite
funéraire réservé a Kalend et Sabw lors de leur mort? Les cadavres de ces deux rois n’ont pas été exposés, comme
le veut la coutume, sur la place des manes faute d’enclos. Et par voie de conséquence, les concernés n’ont pas subi
le cérémonial funébre consistant a sortir le cadavre du roi par une ouverture spéciale ménagée. Ils n’ont pas été
enterrés dans ’ombre des collines Mulundu et Kaatshisung pour n’y avoir pas construit leurs enclos. Ils ont plutot
été enterrés dans les centres urbains. Tout cela leur était impossible a réaliser car, ayant succédé aux rois encore
en vie, comment pouvaient-ils disposer de la cour dédiée aux manes ?

12 L cuisine royale, ou le roi mange seul, en présence des ancétres.

1311 s’agit d’une agro-forét appelée « tshikul », c’est-a-dire, « un ancien village abandonné, envahi par une
savane, semé de palmiers, d’arbres fruitiers et de plantes cultivées végétantes, ancien site des ancétres »
(MUKASH K., 2012, p133).

http://www.revue-irs.com 7403



Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413
|

En définitive, le régne de ces deux rois est taxé de ‘colonialiste’ par les Kanyok, c¢’est-a-dire qu’ils ont exercé le
pouvoir par imposition, par domination'¥, rappelant celui de Kasongo Tshinyama'®. « Moi-méme, j ai noté chez
les Kanyok le qualificatif ‘colonialiste’ a I’adresse de Kasongo-Tshinyama, autrement dit mumunangan (...)»
(CEYSSENS, R., 1998, p26). La population considérait le pouvoir exercé par Kalend et Sabw comme celui auquel
les gens ne participent pas, qui agit pour contraindre, oprimer, réprimer, imposer. Voila pourquoi des actes de
contestation et de résistance ont été vécus a travers les deux chefferies. Des jeunes drogués dressaient des
barricades dans les villages, paralysant pendant plusieurs mois le trafic routier. Aussi, les routes et les ponts étaient
completement détruits par la population, et quelques villages ont été incendiés par la milice des souverains
contestés par la population. Toutes les activités économiques ont été paralysées de 1986 jusqu’en 1990. L’Etat a
eu maille a mettre fin a I’escalade de la violence généralisée, qui prenait en réalité, la forme d’une guérilla.

Le 12 avril 1986, Kabamb-Kabuluk meurt sans étre réhabilité dans ses fonctions, pendant que son rival Kalend-
Ntambw au pouvoir ne jouit toujours pas de I’estime populaire dans sa chefferie. Le temps continuait de jouer en
faveur des contestations, de I’anarchie et de I’insécurité. En effet, la situation qui prévalait 8 Mulundu n’était guere
reluisante. Kalend a fait de son mieux pour légitimer son pouvoir aprés la mort de Kabamb, mais il ne réussit pas
a cause de 1’opposition devenue forte et grandissante avec 1’apparition sur la scéne de Kabw —Muzemb-Kamuz,
un challenger jouissant d’un certain charisme dans les milieux de 1’opposition. Les dignitaires coutumiers 1’ont
reconnu finalement comme nouveau roi des Kanyok de Mulundu en 1990 pendant que Kalend est contraint a 1’exil.
De méme a Kaatshisung, le conseil des électeurs a réservé le méme sort a Sabw —Mukaak aprés la mort de Muamb-
Kayeey en 1993.

Conclusion

L’objectif poursuivi dans cette étude était de mettre en évidence que Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak ont incarné
une manicre singuliére d’exercer la royauté chez les Kanyok, apparaissant ainsi comme des souverains sui generis.
Le roi Kanyok étant I’intermédiaire entre son peuple et les ancétres donateurs du pouvoir, il ne peut entrer en
communion avec ces derniers que s’il est un ayant-droit, accepté et choisi par le collége des électeurs aprés le
déces du régnant, et a subi tous les rites de « lavement » et d’investiture conformément a la coutume. Le fait de
succéder a un souverain encore en vie, de déroger aux régles établies par la coutume en matiére successoral tel que
vécu chez les Kanyok de 1975 a 1980, est considéré dans 1’histoire de ce peuple comme une forme de colonisation.
Kalend et Sabw ayant succédé aux souverains encore en vie, ils n’ont pas été¢ diiment « lavés » et intronisés tel que
I’exige la coutume. Ils n’ont pas construit leurs cours aux pieds des collines sacrées de Mulundu et de Kaatshisung
a Pinstar de tous les autres souverains connus dans I’histoire des Kanyok. Leur régne n’a pas connu ces cours
donnant un sens a I’espace, animé par les courtisans, les talents musicaux, les hommes, les femmes, et les enfants.
Ils se sont plutdt installés loin de ces deux capitales, bravant toutes sortes de contestation et de résistance active
qui ont détruit le tissu économique pendant leur régne. Les deux souverains se sont rués vers les extra-coutumiers
ou ils ont exercé le pouvoir, loin de I’ombre des collines sacrées des deux capitales. Ainsi les Kanyok congoivent-
ils le pouvoir exercé par Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak, y compris leur sujétion a ces derniers. Bien qu’ayant
a peine sauvegard¢ la position successorale, ces deux rois ont, incontestablement, fait table rase du passé par leur
maniére de balayer les us et coutumes, au-dela du take-off cérémoniel. Ils ont pour cela mérité de la société
Kanyok, le qualificatif de « rois de bulungu ».

14 Un chef qui exerce le pouvoir de domination du peuple est appelé chez les Kanyok mumunangan
(kumunangan : s’imposer, dominer, exploiter).

15 Originaire de Kamayi au nord-ouest de I'empire luba, il s’approvisionne en armes et s’infiltre vers 1874 chez
les Kanyok. Il y impose son autorité apres avoir tué les rois des deux rives de la Luilu qui résidaient, I'un a
Mulundu, I'autre a Kaatshisung.

http://www.revue-irs.com 7404



Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN : 2958-8413

Bibliographie :

1) BURTON, W. (1939). Etudes ethnographiques sur les Kanioka. Bruxelles : Institut Royal Colonial Belge.

2) CEYSSENS, R., (1998), Balungu. Constructeurs et destructeurs de I’Etat en Afrique centrale, Paris-
Montréal : L’Harmattan. (Congo-Zaire, Histoire & Société).

3) CEYSSENS, R., (2003), Le roi kanyok au milieu de quatre coins, Editions Universitaire, Fribourg.

4) DECLERCQ, A. & WILLEMS, F., (1960), Dictionnaire tshiluba-francais, St. Paul, Léopoldville.

5) KALENDA S, et alii, (2023), « La justice traditionnelle : une panacée pour un droit congolais
praxéologique. Cas de justice traditionnelle kanyok », in Revue Francaise d’Economie et de
Gestion, Volume 4 : n° 12, Paris, pp. 421-445.

6) KANYINDA LUSANGA (1974), Les institutions socio-politiques traditionnelles et institutions
politiques modernes au Zaire. Le cas de la société Luba du Kasai, Louvain, Université catholique (UCL).
(thése)

7) KOLA Etienne, Modernité et crise des humanités africaines traditionnelles, le role des systemes éducatifs,
https://revues.acaref.net/wp-content/uploads/sites/3/2023/10/6-KOLA-Etienne.pdf

8) MUKASH K., (2012), Dictionnaire Kanyok-Francais, Centre de Recherches Pédagogiques, Limete,
Kinshasa.

9) MUKASH K., (2014), Essai de grammaire Kanyok (L32). Phonolohie, morphologie, syntaxe, Editions

René Descartes, Université de Kinshasa.

10) SEGAERT, H., (1919), Un terme au Congo Belge. Notes sur la vie coloniale, Bruxelles.
11) SHABANI 1., (1998), Approche généalogique des dynasties des Kanyok . Une analyse des péripéties des

conflits de pouvoir coutumier (1906-1988), Mwene-Ditu.

12) VAN AVERMAET, E., & MBUYA, B., (1954), Dictionnaire Kiluba-Frangais, Musée Royal du Congo

Belge, Tervuren.

13) VANSINA, J., & alii, (1976), L’ Afrique Noire, histoire et culture, Meddens, Bruxelles.
14) WALLIS, M., (1973), Semantic and Symbolic Elements in Architecture : Iconology as a First Step

Towards an Architectural Semiotic. Semiotica VIII, 3 : 220-238.

15) WYMEERSCH, P., (1983), Les Bin Kanyok. Culture et traditions (Rép. Du Zaire), CEEBA, (Sér. 11, 84),

Bandundu.

http://www.revue-irs.com 7405


https://revues.acaref.net/wp-content/uploads/sites/3/2023/10/6-KOLA-Etienne.pdf

