
 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique  

(Revue-IRS) 

ISSN:  2958-8413 

Vol. 3, No. 6, Décembre 2025 

This is an open access article under the CC BY-NC-ND license. 

   
 

 

   

http://www.revue-irs.com 7398 

 

LES ROIS DE BULUNGU CHEZ LES KANYOK (1975-1990) : HISTOIRE D’UNE CRISE DE 

LEGITIMITE COUTUMIERE 

 

 

LUBEMBE BISONG Antoine1 

LUBEMBE BISONG Jean-Paul2 

 

Université de KISANGANI 

 

Résumé 

 

L’histoire des rois de Bulungu chez le peuple Kanyok, entre 1975 et 1990, illustre une dynamique complexe de 

légitimité coutumière en crise. Cet article explore les enjeux politiques, sociaux et culturels qui ont marqué cette 

période tumultueuse, caractérisée par des défis à l’autorité traditionnelle et des transformations sociopolitiques. 

À travers l’analyse des relations entre les chefs coutumiers et leurs communautés, nous mettons en lumière les 

facteurs qui ont contribué à cette crise de légitimité, comme l’impact des politiques de l’État, les changements 

économiques et les revendications liées à l’identité. En retraçant cet épisode de l’histoire des Kanyok, nous 

cherchons à mieux comprendre les mécanismes de la légitimité traditionnelle et leur pertinence dans le contexte 

contemporain. 

 

Mots-clés : rois, Bulungu, Kanyok, histoire, légitimité coutumière, etc. 

 

Digital Object Identifier (DOI): https://doi.org/10.5281/zenodo.18161870 

 

Introduction 

L’histoire des traditions africaines a connu de profondes mutations avec la colonisation. Comme le souligne KOLA 

Étienne, par le truchement du fait colonial, les schèmes de la modernité occidentale ont progressivement imprégné 

le mode de pensée et d’être des Africains. Dans cette dynamique, Jan Vansina (1976, p. 54) rappelle qu’en Afrique 

centrale, l’histoire des institutions coutumières révèle une tension constante entre la permanence des traditions et 

les mutations imposées par les contextes politiques modernes. Cette tension n’a pas épargné les Kanyok, peuple 

bantou établi dans la province de Lomami en République Démocratique du Congo, plus précisément dans le 

territoire de Luilu et la ville de Mwene-Ditu. Leur royauté repose sur une légitimité ancestrale fondée sur des rites 

sacrés et sur la succession après le décès du régnant, ce qui confère au pouvoir coutumier une dimension à la fois 

spirituelle et sociale. 

Or, entre 1975 et 1990, cette logique coutumière fut profondément remise en cause. Kalend Ntambw et Sabw 

Mukaak, respectivement désignés à la tête des chefferies de Mulundu et de Katshisung, furent installés en 

succession de rois encore en vie et sans avoir accompli les rites de lavement et d’investiture, en contradiction avec 

 
1 Diplômé d’Etudes Approfondies  en Didactique de Disciplines, Filière Histoire,  I.S.P./Mwene-Ditu. 
2 Chef de Travaux, ISTM de Kalenda 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7399 

 

les règles ancestrales. Comme si cette rupture ne suffisait pas, ils s’établirent en dehors de leurs cours royales, 

délocalisant ainsi le pouvoir coutumier et accentuant la crise de légitimité. Partant de ce constat, notre étude vise 

à analyser comment l’imposition d’un pouvoir délocalisé et dérogatoire aux traditions a fragilisé l’autorité 

coutumière kanyok, révélant les tensions entre tradition et modernité politique dans la République du Zaïre sous 

le régime du président Mobutu. 

Afin de répondre à cette problématique, notre réflexion s’articulera autour de trois axes : 

- d’abord, le cadre conceptuel du bulungu, afin de cerner la signification de cette royauté hors du 

commun ; 

- ensuite, la royauté chez les Kanyok, ses fondements coutumiers et ses rites d’intronisation ; 

- enfin, Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak (1975-1990) : deux « rois de bulungu », figures 

emblématiques d’une crise de légitimité coutumière. 

1. Cadre conceptuel du bulungu  

Le terme « bulungu » dénote l’attitude de tyrannie, d’actes arbitraires et hautains qu’un individu commet dans sa 

communauté. Chez les Songye, l’on dit : « Bulungu bwa ku Kabinda e bukomo », c’est-à-dire que l’Etat, 

symboliquement représenté par le centre de Kabinda, arrête comme bon lui semble, par le biais, bien sûr, de son 

‘bras militaire’. (CEYSSENS, R., 1998, p145). Les Baluba du Kasayi parlent de « kwendela bukalenge », ce qui 

signifie : briguer une chefferie (DECLERCQ (1960, p73). Chez les Kanyok, par contre, l’idée de « bulungu » 

exprime une fascination vers le progrès, vers le modernisme ; les manières de citadins plus ou moins aliénés, 

montées de tant de nouveautés ; aussi les manières de brutalité et d’imposition, de non-conformisme. 

MUKASH K. (2012, p56) donne le sens de « bulungu » au « fait d’être civilisé, évolué, être habile à la guerre ». 

Le même terme peut également signifier autrement. Il est attribué aux gens qui se lancent dans une nouvelle mode, 

une nouvelle manière de se comporter ou de s’habiller ; qui se considèrent émancipés par rapport aux villageois 

ancrés dans les coutumes. On est donc ici en présence « des gens qui ont adopté une manière commune de vivre, 

et une manière prétendument raffinée » (KANYINDA, 1974 : pp62-63). En fait d’histoire, des jeunes gens 

autochtones quittaient les villages, préférant s’éloigner du milieu traditionnel pour rester dans le sillage du 

colonisateur et y exercer diverses tâches à son compte. Pour les autochtones, ces jeunes qui suivaient le 

colonisateur et imitaient ses pratiques étaient considérés comme « faisant le bulungu », c’est-à-dire qu’ils 

s’éloignaient volontairement des coutumes pour entrer dans un modèle de modernité étrangère. À ce propos, 

CEYSSENS, R., (1998, p.147) précise : « Ce profil convient de même à l’étranger-conquérant…- et, notamment, 

au Blanc colonisateur, qui impose à l’Afrique sa pax, ainsi qu’aux entremetteurs de tout genre vivant dans son 

sillage ». 

Il convient de reconnaître que le terme bulungu recouvre plusieurs significations dans la société kanyok. Toutefois, 

une idée centrale les unit : celle de dépasser le conformisme traditionnel et de remettre en cause les us et coutumes. 

CEYSSENS R. (1998, p. 176) le souligne en distinguant deux degrés de bulungu/bukalanga, deux manières de « 

faire table rase » : « In fine, nous relevons deux degrés de bulungu/bukalanga, deux manières de faire table rase : 

a) tout roi nouveau s’annonce réformateur, proclame tout haut vouloir à zéro, tout en s’inscrivant dans une 

tradition séculaire de respect des institutions (cf. la ‘succession positionnelle’) ; b) quelques rois hors du commun 

ont leur manière de balayer les us et coutumes, délibérément et au-delà du take-off cérémoniel ». Kalend-Ntambw 

et Sabw-Mukaak sont perçus, dans la mémoire collective des Kanyok, comme des souverains ayant exercé un 

pouvoir qualifié de bulungu ou de bukalanga3 ».  Leur règne se distingue par le fait qu’ils ont gouverné en dehors 

du cadre coutumier, loin de l’ombre des collines sacrées de Mulundu et de Kaatshisung, lieux traditionnellement 

associés à la légitimité royale. Mais que signifie le fait d’être loin de l’ombre de ces deux collines ? 

 
3 Le terme « bukalanga » signifie « une domination par la force, par le droit de conquête, par l’application du 

droit du plus fort » (VAN AVERMAET, 1954, p222). 

 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7400 

 

Les deux capitales Kanyok sont établies chacune aux pieds d’une colline sacrée et portent les noms de ces 

dernières : Kaatshisung sur la rive droite de la Luilu, Mulundu sur l’autre rive. Il s’agit d’une même colline séparée 

par cette rivière. La tradition orale fait savoir que c’est aux pieds de ces collines que reposent les ancêtres 

fondateurs du pouvoir Kanyok. C’est là qu’est « lavé » tout nouveau souverain dans l’étang sacré lors de son 

investiture.  Personne n’a donc le droit de transférer ces deux capitales vers un autre lieu. Exercer le pouvoir loin 

de ces lieux sacrés, c’est s’éloigner de l’ombre des ancêtres donateurs du pouvoir qui reposent aux pieds de ces 

deux collines, selon la tradition. Déroger à cette règle revient à fragiliser la légitimité du souverain, car chaque roi 

exerce son autorité sous le regard des mânes. C’est pourquoi une place leur est toujours aménagée dans l’enclos 

royal, afin de marquer la continuité entre le pouvoir des vivants et celui des ancêtres. Quels sont les fondements et 

les rites d’intronisation de la royauté Kanyok ? La réponse à cette question va permettre de mieux comprendre la 

quintessence de notre étude. 

2. La royauté chez les Kanyok, ses fondements coutumiers et ses rites d’intronisation   

La royauté Kanyok s’appuie sur des bases religieuses et symboliques étroitement liées au culte des ancêtres et aux 

collines sacrées de Mulundu et de Kaatshisung. L’accession au trône est marquée par un ensemble de rituels, parmi 

lesquels le lavement dans l’étang sacré, des cérémonies de purification et l’installation du souverain en présence 

des mânes. Ces pratiques confèrent au nouveau roi la légitimité coutumière indispensable à l’exercice de son 

autorité. 

En fait d’histoire, le pouvoir traditionnel chez les Kanyok est lié à la tradition. En effet, cette dernière renvoie à ce 

qui est attaché aux habitudes avec tout ce qu’il peut y avoir comme influence du temps et de l’espace. Elle sous-

entend donc la transmission des coutumes, qui se réalise de génération en génération. Dans ce cadre, l’autorité 

traditionnelle est sacrée et personne ne peut l’altérer. Son détenteur est considéré par le peuple qu’il gouverne 

comme le représentant des ancêtres. Son pouvoir est, en d’autres termes, fondé sur un système dont les règles qui 

existent, trouvent leurs valeurs dans l’attachement aux coutumes ancestrales qui considèrent, pour le cas des 

Kanyok, que la succession au pouvoir est conditionnée par le décès du régnant. Les pratiques du pouvoir 

traditionnel sont, au cours des âges, observées par le peuple auquel elles s’appliquent. En effet, le fondement du 

pouvoir coutumier, tel que trouvé par les colonisateurs au Congo à la fin du 19ème siècle, demeure la tradition du 

fait que son acquisition se fait en se référant à la coutume. Agir autrement est taxé d’usurpation de pouvoir. 

Le royaume, aujourd’hui appelé chefferie, c’est le pivot de toute la structure politique, administrative et judiciaire 

des Kanyok (KALENDA S. & alii, 2023, p427). Symbole de l’unité du royaume et gardien de l’ordre établi par 

les ancêtres, le roi est choisi par le conseil des notables parmi les lignées reconnues traditionnellement comme 

ayants droit au pouvoir royal. Le choix et l’investiture du nouveau roi ne peut avoir lieu qu’en cas de décès du 

régnant. Autrement dit, le roi détient un pouvoir à vie (SHABANI I., Sd, p13), CEYSSENS R., 2003, p152). 

Considéré comme l’émanation de la volonté des ancêtres dont il est leur lieutenant parmi les vivants, il ne peut 

donc  être détrôné tant qu’il est encore en vie. «Tshiyong mutal, uw wahakilomw bwang ? »4, rétorquent les anciens 

de la cour afin de légitimer le pouvoir à vie du régnant. « Il ne sied pas, en effet, d’insérer un fétiche dans une 

enveloppe encore occupée : comprenons que l’escargot désigne le père, la coquille étant le pouvoir » 

(CEYSSENS, R., 2003, p152). 

Pour devenir roi des Kanyok, le candidat choisi par le collège des électeurs s’installe d’abord dans une cour de 

fortune où il est soumis au régime alimentaire particulier : il ne mange que du manioc cru, de la viande rôtie et ne 

boit que du vin de palme (WEEMERSCH, P., 1983, p249 ; CEYSSENS, R. 2003, p162). Une fois son élection 

confirmée par le collège des électeurs, il se fait construire un nouvel enclos, à l’intérieur duquel il se fait ériger la 

hutte dédiée aux mânes. Il reçoit les insignes de la royauté et prend en héritage les veuves du prédécesseur. Ensuite, 

il passera 8 jours de réclusion. Pendant cette période, il porte un tissu en raphia et se promène à l’intérieur de 

l’enclos avec une ceinture attachée aux hanches. Les laveurs lui font subir le traitement propre à un esclave. Enfin, 

 
4 Ceci signifie : l’escargot encore en vie, tu y mets le fétiche ? 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7401 

 

il subit des ablutions en guise de purification, le faisant passer du statut d’esclave à celui de guerrier5. En effet, le 

candidat roi est soumis à des tâches assez ingrates afin de vérifier dans quelle mesure il veillera à la sauvegarde de 

son peuple (WYMEERSCH, P., 1983, p250). C’est seulement après ces épreuves que le nouveau roi est conduit à 

la mare sacrée pour le rite de lavement.  

Les notables attitrés pour ce genre de rite l’habillent d’un pagne blanc et le conduisent vers ladite mare. « Au bord 

de la mare, le Mwin Kabij jette dans l’eau une perle blanche et invite le Muloh à aller la chercher. Lorsqu’il la 

retrouve, il passe aux yeux de tous comme le véritable élu » (WYMEERSCH, P., 1983, p250 ; CEYSSENS, R., 

2003, p168). C’est au retour du bain que le nouveau roi subit une dernière purification dans sa hutte avec de l’eau 

puisée dans la mare sacrée et contenue dans une double cloche. Après cette étape, il est conduit sur la place dédiée 

aux ancêtres à l’intérieur de son enclos royal où il est couronné publiquement6. C’est là qu’il y clame son nom de 

pouvoir et sa devise. Ce n’est qu’à ce moment que « le successeur reçoit les insignes régaliens ; le fusil du roi 

défunt, son coutelas, des ivoires, les esclaves et les veuves (…), éventuellement le gros bétail (les bovidés)… » 

(CEYSSENS, R., 2003, p144). 

A cela s’ajoutent d’autres insignes du pouvoir tels que: le tambour sacré, la double cloche, la peau de léopard. Ces 

insignes sont conservés dans son enclos. En public, le roi porte le bracelet au bras gauche, un pagne bordé de perles 

et d’amulettes, des anneaux aux chevilles, et un couvre-chef. En effet, le couvre-chef est « une coiffure (…) 

fabriquée de perles de différentes couleurs et attachées à une armature en roseaux. Le sommet est garni avec une 

touffe de plumes rouges de la queue du perroquet. Les perles sont disposées de manière à obtenir des motifs 

géométriques : losanges, triangles et cercles (…) » (WYMEESCH, P., 1983, p239). Il tient à la main droite une 

sorte d’éventail fabriqué à partir de la queue animale. Et lors des apparats, il tient à sa main gauche une longue 

canne. Après quelques semaines, le nouveau roi organise une grande fête de distribution de la nourriture à la 

population7. 

Traditionnellement, le roi Kanyok vit dans l’enclos tracé par le technicien-traceur, Mwady-Kafund. C’est ce dernier 

qui s’occupe de l’étendue et de l’orientation de l’enclos royal. « Plus urbaniste qu’architecte, le Mwady-kafund, 

comme son nom l’indique, ne s’occupe guère d’entités verticales telles que les maisons, mais il organise l’horizon, 

en d’autres termes, il trace exclusivement des lignes horizontales » (VANSINA, 1976 : 54). L’enclos est orienté 

vers le levant du soleil et de la lune, c’est-à-dire d’où proviennent leurs origines à l’est… ou l’enclos royal comme 

imago mundi (WALLIS, 1973 : 224). L’enclos royal occupe généralement l’espace large. 

SEGAERT (1919, p165), à la suite de sa visite dans la cour du Roi Muamb Kayeey I en 1917, a laissé ce 

commentaire : « Son lupangu s’élève au centre du village entièrement clôturé d’épaisses haies de bambous 

doublées de nattes impénétrables. L’immense quadrilatère de plus de cent mètres de côté ainsi formé est divisé en 

une infinité de cours intérieures communiquant entre elles, au milieu desquelles, comme les pions dans les carrés 

d’un damier, s’élèvent les cases des femmes du chef ».  

Généralement, l’enclos royal est subdivisé en quatre compartiments de bas en haut  (CEYSSENS, R., (2003 : pp79- 

83) : la partie la plus strictement privée se trouve en aval et comprend la cuisine personnelle du roi, le réfectoire 

du roi, l’installation sanitaire ; le quartier où le  se repose, et sont conservés les insignes du pouvoir ; le troisième 

quartier est aménagé pour les audiences du roi, où il reçoit et tranche les affaires ; et le quatrième est tout à fait en 

amont et constitue l’accès au public à la résidence royale, c’est en ce lieu qu’est aménagé la place dédiée aux 

mânes des ancêtres. Des rangées des épouses longent de part et d’autre la résidence royale, ainsi que les guerriers 

selon les troupes des guerriers. Disons, enfin, qu’anciennement, la résidence était adossée au quartier des esclaves, 

situé derrière celle-ci. 

 
5Traditionnellement, le roi chez les Kanyok est le chef de guerre.  
6 où sera creusée sa tombe lors de son décès. 
7 C’est le « kwab bukaleng », ce qui veut dire : partager le pouvoir avec le peuple. 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7402 

 

C’est à l’intérieur de son enclos que le roi passera tout le temps de son règne, d’où il ne pourra plus sortir durant 

ses vieux jours. Il se recroqueville et n’y sortira plus car « le champignon pourrit là où il sort »8. C’est dans son 

enclos que le roi doit finir sa vie. En effet, le roi débute son règne sur la place dédiée aux mânes dans son enclos, 

et c’est au même endroit, à l’intérieur du même enclos, qu’il est enterré. Le déplacement du cadavre du roi vers la 

place des mânes où est creusée sa tombe passe par un rite spécial tel que décrit BURTON, W. (1939, p249) : « Un 

cadavre ne doit jamais quitter la hutte par la porte, mais une ouverture spéciale doit être ménagée dans le fond, 

par où le mort est transporté au dehors ». 

Petit à petit, la cité royale s’élargit et devient inondée des épouses, tant primaires que secondaires, héritées ou non, 

d’avant ou d’après l’intronisation, princesse ou non, avec ou sans titre (CEYSSENS, R., 2003, p277). Illustrons 

cela par cet exemple : « A Kaatshisung, Kabw-Mukanz avait entre 300 et 400 épouses ; son successeur Mulaaj-

Kadiobw II en avait 160. A Mulund, Tshiband-aa-Suul en avait 180. Son successeur Tshiam-Ntambw en avait de 

600 à 800 (…) » (CEYSSENS, R., 2003, p278). 

Lors de nos recherches avec Rik CEYSSENS, en 1978, dans les cours de Kabamb Kabuluk et  Muamba Kayeey9, 

nous avons constaté que les plans de ces cours présentaient  quelques signes de conformité avec ce qui y restait 

encore de la tradition : les plans des deux cours subdivisés en quartiers et conformes à la coutume,  l’accoutrement 

royal, la présence de quelques veuves des prédécesseurs. Actuellement, bien que conservant encore la coutume 

qui légifère la succession d’un nouveau roi, il y a lieu de constater qu’avec l’influence de la modernité, les deux 

cours royales Kanyok ont perdu l’ambiance ancienne qui les caractérisaient : « Cours sans lustre, dépouillées de 

toute exubérance, avec un ‘art de la cour’ en perte de vitesse, où les talents plastiques, musicaux, littéraires ne 

pouvaient plus guère s’épanouir, ni assurément éclore. Cours passablement dépeuplées aussi : peu de notables, 

peu de concubines balungaat et absence totale de ‘jeunesses’ balung » (CEYSSENS, R., 2003, p357). Au point 

suivant, nous examinerons les raisons pour lesquelles Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak sont perçus par les 

Kanyok comme des souverains ayant exercé le pouvoir de bulungu. 

3. Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak (1975-1989) : deux « rois de bulungu », figures emblématiques 

d’une crise de légitimité coutumière. 

Qu’est-ce qui a valu à Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak la renommée de « rois de bulungu » chez les Kanyok ? 

« Leur modernisme, sans doute, l’exploit aussi d’en avoir fini ‘proprement’ avec les vieilleries et les idées 

rebattues (…) ! Eux, plus que d’autres, avaient fait table rase du passé, du prédécesseur, sauvegardant à peine la 

‘position’ successorale » (CEYSSENS, R., 1998 : p151). Le 3 mars 1975, le Commissaire d’Etat à 

l’Administration du Territoire10 signe le message n° 254/00/424/75 ordonnant le remplacement sur l’ensemble du 

pays des chefs de collectivité-chefferies jugés trop âgés et illettrés, par des jeunes intellectuels appartenant aux 

familles régnantes et répondant aux exigences coutumières pour succéder au trône. 

Dérogeant à la coutume, et en vue d’exécuter l’ordre donné par l’Etat, les notables chargés de choisir un nouveau 

roi chez les Kanyok siégèrent, le 3 mai 1975 à Kaatshisung, et le 9 du même mois à Mulundu. Sabw-Mukaak et 

Kalend-Ntambw furent choisis pour remplacer respectivement : Mwamb-Kayey à Kaatshisung et Kabamb-

Kabuluk à Mulundu, tous encore vivants. Ce choix fut entériné par la signature des arrêtés n°10 et 11 du 22 janvier 

1976 du Commissaire d’Etat à l’Administration du Territoire. Le pouvoir royal chez les Kanyok étant à vie, des 

vagues des contestations s’en suivirent, stipulant que la procédure de remplacement des chefs encore vivants était 

illégitime et contraire à la coutume. « L’escargot en vie, tu y mets le fétiche » ? Voilà l’expression sentencieuse en 

vogue dans les deux cours royales pour dire qu’on ne succède pas au roi tant qu’il est vivant11. Voilà toute l’affaire ! 

 
8 Le roi dans ses vieux jours ne sortira plus de son enclos. A l’instar du champignon qui pourrit là où il sort, le 
souverain mourra également dans son enclos, au lieu de l’enclos où il a reçu les insignes royaux. 
9 devenus « émérites » depuis 1975 et encore vivants. 
10 Actuellement appelé : Ministre de l’Intérieur, Affaires coutumières et sécurité. 
11 Ici l’illégitimité de Kalend-Ntambw et de Sabw-Mukak n’est donc pas à voir s’ils appartenaient aux dynasties 
ayant droit au pouvoir. Ils l’étaient effectivement : Sabwe étant de biin …, et Kalend de biin-Mulaj. 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7403 

 

Kalend-Ntambw a été « installé officiellement roi des Kanyok de Mulundu le 04 avril 1976, sans être lavé 

d’ailleurs par les propriétaires de la terre » (CEYSSENS, 2003 : 153). 

Comme rapporté plus haut, tout candidat choisi par le conseil des électeurs doit subir le rite d’intronisation tel que 

prescrit par la coutume pour que son pouvoir soit légitime. Kalend et Sabw n’étaient pas « lavés » aux pieds des 

collines de Mulundu et de Kaatshisung conformément au cérémonial d’investiture des rois Kanyok tel que décrit 

ci-haut. C’est ainsi que CEYSSENS R. (2003, p153) écrit à ce sujet: « Son prédécesseur Etienne Kabamb n’a 

rendu l’âme qu’en 1986 (…). Or, Kalend-Ntambw a été nommé chef le 10 mai 1975 par le ministre national aux 

Affaires politiques et installé officiellement le 4 avril 1976, sans être ‘lavé’ d’ailleurs par les propriétaires de la 

terre ». 

Kalenda aurait dû être intronisé immédiatement lors du décès de Kabamba Kabuluk en 1986. La convocation du 

collège électeur n’a pas été rendu possible à la suite des troubles généralisés dans la chefferie suite aux actes 

d’extorsion et de brimades que subissait la population sous son règne. Véritables « rois de bulungu », ils se sont 

installés dans les centres extra-coutumiers, Kalend-Ntambw à Mwene-Ditu et Sabw-Mukaak à Luputa. Ils ne se 

sont pas construit leurs cours royales à l’instar de chaque souverain Kanyok après son investiture selon les règles 

de la coutume. Leurs résidences n’avaient en rien de commun avec la tradition. C’est dans cette optique que  

CEYSSENS R. (2003, p357) écrit en ces termes : « En effet, les successeurs de Kabamb et de Mwamb, Kalend et 

Sabw, se sont rués vers Mwene-Diitu et Lupuuta, centres urbains ferroviaires sur lesquels ils n’exerçaient pourtant 

qu’une emprise toute relative (…). Une cour digne de ce nom, une cour-ceinture visant le bouclage progressif de 

l’occupant, était le moindre de leurs soucis ! ». 

Tout souverain Kanyok a sa cuisine propre dans l’enceinte de l’enclos royal. C’est le lieu où le roi s’isole pour y 

prendre ses repas en présence des mânes. Les femmes chargées de cuisiner ses repas le font en silence. Quand le 

travail est fini, elles rompent le silence en claquant les doigts. C’est de cette façon qu’elles invitent le roi à prendre 

le repas, la porte fermée et en silence. Seules les épouses préférées du roi sont chargées de sa cuisine. Elles mettent 

une tenue recommandée pour cette activité comme le confirme CEYSSENS (2003, p301) dans ces écrits : « Pour 

faire la cuisine, les habits ordinaires ne conviennent pas, puisqu’on les croit imprégnés de sang menstruel ; les 

cuisinières portent à cette occasion trois peaux animales ». Cette pratique est propre à tout souverain Kanyok. 

L’on constate cependant que Kalend et Sabw n’ont pas vécu dans l’enclos royal, plutôt dans des résidences 

modernes dépourvues du mbal12. Ils étaient, pour ainsi dire, considérés comme des souverains qui  mangeaient à 

plusieurs râteliers. 

En effet, chaque cour du roi est abandonnée à sa mort. Elle se transformera d’année en année en forêt13. Les 

anciennes cours royales, devenues des agro-forêts sont éparpillées sur les deux rives de la Luilu, aux pieds des 

deux collines sacrées. Presque toutes les tombes des rois Kanyok se trouvent en ces lieux. Qu’en est-il alors du rite 

funéraire réservé à Kalend et Sabw lors de leur mort? Les cadavres de ces deux rois n’ont pas été exposés, comme 

le veut la coutume, sur la place des mânes faute d’enclos. Et par voie de conséquence, les concernés n’ont pas subi 

le cérémonial funèbre consistant à sortir le cadavre du roi par une ouverture spéciale ménagée. Ils n’ont pas été 

enterrés dans l’ombre des collines Mulundu et Kaatshisung pour n’y avoir pas construit leurs enclos. Ils ont plutôt 

été enterrés dans les centres urbains. Tout cela leur était impossible à réaliser car, ayant succédé aux rois encore 

en vie, comment pouvaient-ils disposer de la cour dédiée aux mânes ?  

 
12 La cuisine royale, où le roi mange seul, en présence des ancêtres. 
13 Il s’agit d’une agro-forêt  appelée « tshikul », c’est-à-dire, « un ancien village abandonné, envahi par une 
savane, semé de palmiers, d’arbres fruitiers et de plantes cultivées végétantes, ancien site des ancêtres » 
(MUKASH K., 2012, p133). 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7404 

 

En définitive, le règne de ces deux rois est taxé de ‘colonialiste’ par les Kanyok, c’est-à-dire qu’ils ont exercé le 

pouvoir par imposition, par domination14,  rappelant celui de Kasongo Tshinyama15. « Moi-même, j’ai noté chez 

les Kanyok le qualificatif ‘colonialiste’ à l’adresse de Kasongo-Tshinyama, autrement dit mumunangan (…)» 

(CEYSSENS, R., 1998, p26). La population considérait le pouvoir exercé par Kalend et Sabw comme celui auquel 

les gens ne participent pas, qui agit pour contraindre, oprimer, réprimer, imposer. Voilà pourquoi des actes de 

contestation et de résistance ont été vécus à travers les deux chefferies. Des jeunes drogués dressaient des 

barricades dans les villages, paralysant pendant plusieurs mois le trafic routier. Aussi, les routes et les ponts étaient 

complètement détruits par la population, et quelques villages ont été incendiés par la milice des souverains 

contestés par la population. Toutes les activités économiques ont été paralysées de 1986 jusqu’en 1990. L’Etat a 

eu maille à mettre fin à l’escalade de la violence généralisée, qui prenait en réalité, la forme d’une guérilla. 

Le 12 avril 1986, Kabamb-Kabuluk meurt sans être réhabilité dans ses fonctions, pendant que son rival Kalend-

Ntambw au pouvoir ne jouit toujours pas de l’estime populaire dans sa chefferie. Le temps continuait de jouer en 

faveur des contestations, de l’anarchie et de l’insécurité. En effet, la situation qui prévalait à Mulundu n’était guère 

reluisante. Kalend a fait de son mieux pour légitimer son pouvoir après la mort de Kabamb, mais il ne réussit pas 

à cause de l’opposition devenue forte et grandissante avec l’apparition sur la scène de Kabw –Muzemb-Kamuz, 

un challenger jouissant d’un certain charisme dans les milieux de l’opposition. Les dignitaires coutumiers l’ont 

reconnu finalement comme nouveau roi des Kanyok de Mulundu en 1990 pendant que Kalend est contraint à l’exil. 

De même à Kaatshisung, le conseil des électeurs a réservé le même sort à Sabw –Mukaak après la mort de Muamb-

Kayeey en 1993. 

 

Conclusion    

L’objectif poursuivi dans cette étude était de mettre en évidence que Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak ont incarné 

une manière singulière d’exercer la royauté chez les Kanyok, apparaissant ainsi comme des souverains sui generis. 

Le roi Kanyok étant l’intermédiaire entre son peuple et les ancêtres donateurs du pouvoir, il ne peut entrer en 

communion avec ces derniers que s’il est un ayant-droit, accepté et choisi par le collège des électeurs après le 

décès du régnant, et a subi tous les rites de « lavement » et d’investiture conformément à la coutume. Le fait de 

succéder à un souverain encore en vie, de déroger aux règles établies par la coutume en matière successoral tel que 

vécu chez les Kanyok de 1975 à 1980, est considéré dans l’histoire de ce peuple comme une forme  de colonisation. 

Kalend et Sabw ayant succédé aux souverains encore en vie, ils n’ont pas été dûment « lavés » et intronisés tel que 

l’exige la coutume. Ils n’ont pas construit leurs cours aux pieds des collines sacrées de Mulundu et de Kaatshisung 

à l’instar de tous les autres souverains connus dans l’histoire des Kanyok. Leur règne n’a pas connu ces cours 

donnant un sens à l’espace, animé par les courtisans, les talents musicaux, les hommes, les femmes, et les enfants. 

Ils se sont plutôt installés loin de ces deux capitales, bravant toutes sortes de contestation et de résistance active 

qui ont détruit le tissu économique pendant leur règne. Les deux souverains se sont rués vers les extra-coutumiers 

où ils ont exercé le pouvoir, loin de l’ombre des collines sacrées des deux capitales. Ainsi les Kanyok conçoivent-

ils le pouvoir exercé par Kalend-Ntambw et Sabw-Mukaak, y compris leur sujétion à ces derniers. Bien qu’ayant 

à peine sauvegardé la position successorale,  ces deux rois ont, incontestablement, fait table rase du passé par leur 

manière de balayer les us et coutumes, au-delà du take-off cérémoniel. Ils ont pour cela mérité de la société 

Kanyok, le qualificatif de « rois de bulungu ». 

 

  

 
14 Un chef qui exerce le pouvoir de domination du peuple est appelé chez les Kanyok mumunangan 
(kumunangan : s’imposer, dominer, exploiter). 
15 Originaire de Kamayi au nord-ouest de l’empire luba, il s’approvisionne en armes et s’infiltre vers 1874 chez 
les Kanyok. Il y impose son autorité après avoir tué les rois des deux rives de la Luilu qui résidaient, l’un à 
Mulundu, l’autre à Kaatshisung. 



 

Revue Internationale de la Recherche Scientifique (Revue-IRS) - ISSN :  2958-8413 

   
 

   

http://www.revue-irs.com 7405 

 

Bibliographie : 

1) BURTON, W. (1939). Études ethnographiques sur les Kanioka. Bruxelles : Institut Royal Colonial Belge. 

2) CEYSSENS, R., (1998), Balungu. Constructeurs et destructeurs de l’Etat en Afrique centrale, Paris-

Montréal : L’Harmattan. (Congo-Zaïre, Histoire & Société).  

3) CEYSSENS, R., (2003), Le roi kanyok au milieu de quatre coins, Editions Universitaire, Fribourg. 

4) DECLERCQ, A. & WILLEMS, F., (1960), Dictionnaire tshiluba-français, St. Paul, Léopoldville. 

5) KALENDA S., et alii, (2023), « La justice traditionnelle : une panacée pour un droit congolais 

praxéologique. Cas de justice traditionnelle kanyok », in Revue Française d’Economie et de 

Gestion,  Volume 4 : n° 12, Paris, pp. 421-445.  

6) KANYINDA LUSANGA (1974), Les institutions socio-politiques traditionnelles et institutions 

politiques modernes au Zaïre. Le cas de la société Luba du Kasaï, Louvain, Université catholique (UCL). 

(thèse) 

7) KOLA Etienne, Modernité et crise des humanités africaines traditionnelles, le rôle des systèmes éducatifs, 

https://revues.acaref.net/wp-content/uploads/sites/3/2023/10/6-KOLA-Etienne.pdf  

8) MUKASH K., (2012), Dictionnaire Kanyok-Français, Centre de Recherches Pédagogiques, Limete, 

Kinshasa. 

9) MUKASH K., (2014), Essai de grammaire Kanyok (L32). Phonolohie, morphologie, syntaxe, Editions 

René Descartes, Université de Kinshasa. 

10) SEGAERT, H., (1919), Un terme au Congo Belge. Notes sur la vie coloniale, Bruxelles. 

11) SHABANI I., (1998), Approche généalogique des dynasties des Kanyok . Une analyse des péripéties des 

conflits de pouvoir coutumier (1906-1988), Mwene-Ditu.  

12) VAN AVERMAET, E., & MBUYA, B., (1954), Dictionnaire Kiluba-Français, Musée Royal du Congo 

Belge, Tervuren. 

13) VANSINA, J., & alii, (1976), L’Afrique Noire, histoire et culture, Meddens, Bruxelles. 

14) WALLIS, M., (1973), Semantic and Symbolic Elements in Architecture : Iconology as a First Step 

Towards an Architectural Semiotic. Semiotica VIII, 3 : 220-238. 

15) WYMEERSCH, P., (1983), Les Bin Kanyok. Culture et traditions (Rép. Du Zaïre), CEEBA, (Sér. II, 84), 

Bandundu. 

 

 

https://revues.acaref.net/wp-content/uploads/sites/3/2023/10/6-KOLA-Etienne.pdf

